Agata Juniku UDC 791.63:929 Frlji¢ O.

Univerzitet u Zagrebu 791.63:929 Bartol D. 1.
Akademija dramskih umjetnosti DOI 10.5937/ZbAkU2210036]
Hrvatska Originalni naucni rad

Obitelj, teatar, svijet: Poimanje zajednice u predstavama
Olivera Frljica i Damira Bartola IndoSa

Apstrakt: Damir Bartol Indos jedan je od jo$ uvijek aktivnih veterana eksperimentalne
teatarske scene u Jugoslaviji, a Oliver Frlji¢ je jedan od najvaznijih redatelja u danasnjem
post-jugoslavenskom prostor-vremenu. U tekstu se komparativno analiziraju dva
radikalna i po mnogo¢emu medusobno suprotstavljena tipa politicnosti 1 pripadajuca
estetsko-poetska aparata. Te razlike izviru prije svega iz dva posve razliita poimanja
zajednice 1 shodno tome eticko-politicka habitusa $to ih Indos i Frlji¢ afirmiraju, kako
u svojim predstavama tako i izvan umjetnickog okvira. Njihove poetike i postupke, pa
donekle i metode, mogli bismo u grubo prisloniti na nasljede Artoa (Antonin Artaud)
kod prvog, odnosno Brehta (Bertold Brecht) kod drugog, no na mnogim ¢vorovima
post-dramske estetike te se dvije poetsko-esteticke linije kod obojice susrecu. Takoder,
jedan od interesa ovog teksta je da se pokaze kako uostalom ni Artoov i Brehtov teatar
nisu toliko nesumjerljivo razliciti koliko se voli udzbenicki naglasavati, odnosno
inzistira se na tome da je njihovo estetsko-poetsko, a narocito eticko-politicko nasljede
nerazdvojivo komplementarno. Opusima Frlji¢a i Indosa se takoder, nakon pocetnog
diferenciranja, pristupa s naglaskom na zajednicke tocke koje mozda nisu na prvi pogled
uoCljive, ali se iz odredenih perspektiva jasno razabiru. Njihovo razli¢ito poimanje i
umjetnicko reflektiranje zajednice se, pak, razlaze u kategorijama koje se razlikuju po
kvaliteti 1 opsegu — obitelj, teatar, svijet — ali unutar kojih, kao u glavici luka, odnosi
ostaju strukturno isti.

Kljuéne rijeci: Frlji¢, Indos, Arto, Breht, zajednica



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

Oliver Frlji¢ roden je u vrijeme osnivanja Kugla glumista — najzaCudnijeg i
mozda najvaznijeg eksperimentalnog izvedbenog kolektiva jugoslavenske scene, ¢iji
¢e izdanci 1 nakon formalnog raspustanja to jest razdvajanja na dvije kuglade (tzv.
tvrdu 1 meku) desetlje¢ima kasnije, sve do danas, ostati svjetionicima nezavisnog
1 beskompromisnog teatra u Hrvatskoj.! Jedan od najupornijih i najzilavijih medu
njima je bez sumnje Damir Bartol Indos, performer i autor koji neumorno u teatru
artikulira teme koje je zasluzio, to jest dozivio, odradio u svakodnevnoj i cjelozivotnoj
brizi za ljude iz svoje neposredne okoline (obitelj, susjede, prijatelje, suradnike...).
Stavljati Frljica i IndoSa u isti (kon)tekst ¢ini se mozda naizgled neadekvatnim — jer
medu njima je, s jedne strane, (bioloski gledano) to¢no jedna generacija razlike, a s
druge podjednako velika poeticko-esteticka pa u nekom manifestnom smislu i eticko-
politicka razlika. Naprosto, njihovi sentimentalni odgoji tesko su usporedivi. Cini
mi se, medutim, kako su inicijalni impulsi da se bave Cime se bave iste etiologije:
frustracija onime $to ih okruzuje. Kod Indosa je tomu i bukvalno bilo tako, on se u
svoj prvi samostalni performans Covjek-stolica (1981) bacio spontano, iz protesta
prema neposrednom radnom okruZenju: u pauzi izmedu proba za predstavu Play DrZi¢
— koju su u reziji Ivice Boban na Dubrovackim ljetnim igrama zajednicki pripremali
¢lanovi Kugla glumista i Kazali$ne radionice Pozdravi — ne mogavsi podnijeti po njemu
isuvise strukturirani, repetitivni i stoga besmisleni proces rada, zgrabio je jednu drvenu
stolicu i usao s njom u filozofsko-izvedbeni dijalog. Okretanjem i izvrtanjem stolice
¢ijem obliku pokusava prilagoditi svoje tijelo, okrece i izvrée sebe — propitujuci tako
pozicioniranje/adaptiranje pojedinca zahtjevima okoline u doslovnom, ali i $irem socio-
politickom smislu.? Frljicev pak cjelokupni opus takoder protestno vristi protiv svega
onog $to se u drustvu kapilarno, ali u formi dominantnog ideolosko-politickog diskursa,
prezentira kao logi¢no, samorazumljivo, neizbjezno, zadato. Na osjecaj nepodnosljivosti
frustrirajuce situacije kod obojice se spontano vezu ,,nerazrjesivo otvorena i zasiljena
pitanja osobne i kolektivne odgovornosti“ (Fazekas, 2022).> Upravo na tom fonu —
bezuvjetne 1 beskompromisne odgovornosti spram ljudi i materijala na kojem rade
— nastaje njihov teatar. Definicija i opseg tih odgovornosti se, prema onome $to je u

1 Kugla glumiste osnovano je 1975. pri Studentskom centru u Zagrebu, okupivsi uglavnom studente
Filozofskog fakulteta. Usprkos institucionalnom okviru, djelovalo je kao nezavisna kazali$na skupina.
Formalno je raspusteno 1985, mada je proces transformiranja u dvije frakcije zapoceo ve¢ pocetkom 1980-
ih. Clanovi koji su svoje djelovanje u teatru profesionalizirali, te do danas ostali u tom polju su Zlatko
Sviben (redatelj s diplomom Akademije dramske umjetnosti), te Zlatko Buri¢ Kico, Damir Bartol Indos i
Zeljko Zorica Si§ (preminuo 2013.). Mozda najobuhvatniju studiju o njihovom eksperimentalnom teatru
napisala je Visnja Kaci¢ Rogosic¢ u: Skupno osmisljeno kazaliste (2017) Zagreb: Hrvatski centar ITL

2 Tu spontanu solo-tocku rekonstruirat ¢e u Teatru ITD, u sklopu predstave Gorana Sergeja Pristasa
Ispovijedi (1999), a ubrzo potom ¢e svojevrsni remake kreirati u suradnji s ¢lanovima tek osnovanog
BADco. kolektiva, Nikolinom Bujas i Pravdanom Devlahovi¢em, pod nazivom Covjek. Stolac (2001).

3 Navedeni citat odnosi se po autorici specificno na Frljica, ali ja ga ovdje ravnopravno atribuiram i
Indosu.



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

njihovim predstavama vidljivo, razlikuju — jer razli¢ito poimaju zajednicu o kojoj brinu:
Indos$ vecinom crpi teme iz sebi fizicki, intelektualno, afektivno i emocionalno blizeg
spektra, dok Frlji¢ tzv. provokativnom gestom zahvaca neuralgi¢ne tocke lokalnog
politickog i Sire drustvenog galimatijasa. No, i prvi i drugi set problema neraskidivo su
uvezani u bremeniti korpus globalnih socio-politickih traumi i tendencija. I utoliko je, i
kod Frlji¢a i kod Indosa, odgovornost brehtovski brutalna i artoovski totalna. Ideja ovog
teksta je da se detektiraju poetsko-esteticke i eticko-politicke niti koje ih povezuju,
usprkos tome $to ih, gledano iz nekih drugih rakursa, mozda i razdvajaju.

Obitelj

Spletom slucajnih okolnosti pisem tekst neposredno nakon gledanja najnovijih
predstava obojice autora, iako sam temu prijavila ranije, kad jo$ nisam imala na horizontu
premijere koje ¢e uslijediti. Da se one nisu u meduvremenu realizirale, rad bi vjerojatno
bio nesto drugacije postavljen, inzistirala bih vise na razlikama izmedu njihovog
poimanja zajednice — koje sam malo prije ve¢ diskretno naznacila. Ovako — potaknuta
svjezim gledalackim iskustvom te, zahvaljujuci istom, osvijestivsi retroaktivno neke
momente iz prijaSnjih predstava - bit ¢u viSe sklona gledati u sli¢nosti, bolje reci u
zajednicke ¢vorove. A jedan takav, mozda najcvrséi, vezan je uz pojam (i problem)
obitelji.

Posljednja od slavnih obitelji kojima se Frlji¢ bavio su Karamazovi, u
dvotomnoj predstavi koja se izvodi u dvije veceri, od kojih prva nosi podnaslov Sve
sretne obitelji nalik su jedna na drugu, a druga Svaka nesretna obitelj nesretna je na svoj
nacin. Povodom te predstave izjavio je kako ga obitelj zanima ,,kao mjesto primarne
traumatizacije” jednako kao 1 ,,obitelj kao ideoloski aparat drzave koji drzi kontrolu.*
Prve dvije recenice Tolstojevog romana Ana Karenjina, naravno, nisu slu¢ajno posudene:
obitelj kao mjesto primarne traumatizacije je svojevrsna opsesivno provucena crvena
nit njegovog opusa. On ima vec ¢itav redateljski dosje ispunjen obiteljima koje su, bez
iznimke —tragicno nesretne. Od literarnih, tu su Medeja (2014)1 Hamlet (2017),au Sirem
smislu i Sedmorica protiv Tebe (2006), 1 Bakhe (2008). Od stvarnih tj. dokumentarno
fikcionaliziranih najznacajnija je i svakako najmucnija Aleksandra Zec (2014), dok je
najdugovjecnija predstava njegovog opusa — koja opstaje na repertoaru Teatra ITD ve¢
punih 11 godina - upravo ona kojoj je bazi¢ni dokument trauma obitelji Frlji¢: Mrzim
istinu! (2011).% Obitelji je inherentna traumatizacija ve¢ po bazi¢nim psiholoskim

4 Predstava Braca Karamazovi premijerno je izvedena u Zagrebackom kazaliStu mladih 26.127. 2. 2022.
5 Citati su iz intervjua koji je Frlji¢ dao u emisiji Izvan formata, HTV3, 3. 3. 2022.

6 O toj predstavi Frlji¢ u programskoj knjizici pise ovako: “Svoj dramaturski temelj ona gradi na tenziji
izmedu razlicitih obiteljskih dokumenata i autorovih svjedocanstava koja se koriste, te fikcionalnog
statusa koji ovi dokumenti i svjedocanstva dobivaju u prostoru kazalisne reprezentacije.



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

zakonima (barem nas tako u¢i psihoanaliza), a kad je drZava instrumentalizira — takoder
inherentno (barem nas tako uci Altiser [Louis Pierre Althusser]) - u jedan od svojih
ideoloskih aparata za odrzavanje kontrole, intenzitet i opseg traume eksponencijalno
rastu, te se ona po zakonu spojenih posuda prelijeva u drustvo, pa opet u obitelj. U
tom smislu, za Frlji¢a je i drustvo jedna velika nesretna obitelj. Baveci se najdubljim
traumama i neuralgi¢nim tockama post-jugoslavenskih drustava (a posljednjih nekoliko
godina i Sire evropskih) — tih velikih nesretnih obitelji koje su svaka nesretna na svoj
nadin — upravo je i stekao status jednog od ,,najkontroverznijih®, ali i ,,najpotrebnijih*
redatelja.’

Damir Bartol Indo§ svoje poimanje obitelji tradira iz pocetaka Kugla
glumista te s ostalim ¢lanovima tog kolektiva dijeli ,,san primarne zajednice koja
nije tradicionalna nefunkcionalna obitelj*, ve¢ je to odabrana obitelj — sastavljena od
afektivno, intelektualno, esteticki, eticki i1 politicki bliskih ljudi. Sretna obitelj, moglo
bi se reci — u kojoj ljubav, bliskost, paznja, razumijevanje i briga trajno ostaju aktivni,
bez obzira $to bude ,,isto problemati¢no, neugodno 1 tesko®, ali iz ,takve bliskosti
ne moze$ pobjeci® jer ,,nije to bilo samo kazaliste“.® Indos je u svojim samostalnim
radovima, od pocetka 1980-ih, u teatar interpolirao teme i probleme iz svoje ,,primarne
zajednice® — bila to bioloska ili odabrana obitelj, susjedi ili pripadnici nekih drugih
marginaliziranih i manjinskih skupina, ljudskih ili Zivotinjskih. Njegova obitelj su svi
oni s kojima suosjeca, za koje 1 0 kojima brine. I svi oni ¢ine imaginarij njegovog teatra.
Oni su njegove, kako ih naziva, zasluzene teme:

Moje teme su zasluzene jer sam ih iskusio i van kazalita, u njih sam ulozio
dobar komad svog zivota. Na primjer, zato $to sam odlucio uéi u zivot,
komunicirati i druziti se s osobom koja ima izrazito jake simptome dusevne
patnje, onog $to drustvo naziva psihickom bolescu. Isto tako, nisam kenjao
na sceni iz nekakvog egzibicionizma, ve¢ zato Sto sam vidio u zivo covjeka
da to radi u svom peterosobnom stanu, na podu u dnevnoj sobi, a ne na mjestu
koje su ljudi predvidjeli. I nastojao sam to lokalizirati, staviti pod kontrolu,
pa sam onda u predstavi prenio to iskustvo. Napravio sam to izmedu ostalog

7 Tim rije¢ima opisan je u britanskom dnevnom listu The Guardian — gdje je 2018. uvrsten medu pet
8 Ovako o poimanju primarne zajednice tj. obitelji govori kuglas Zlatko Buri¢ Kic¢o u dokumentarnom
filmu o Kugla glumistu Mekani brodovi koji je rezirao kuglas Zeljko Zorica Si§, a posthumno ga dovrsili
Ana Janjatovi¢ Zorica i Viktor Krasni¢ (2017). Cjelozivotna bliskost medu bivsim kuglasima doista se
manifestira kontinuirano u izvan-teatarskim situacijama, ali i u teatarskim. Usprkos estetiCkom razlazu
polovinom 1980-ih, zastupnici dviju kuglada su gotovo bez prekida podupirali jedni druge, pomagali
si 1 povremeno zajedno stvarali predstave. Indog, Kiéo i Si§ su svakako ¢inili stoZerni trio te suradnje.
Nakon Sigove smrti, ostao je duo Indo§-Kiéo. Posljednji njihov zajednicki projekt, Gilgames u godini 13
Mjeseca, realiziran je u jesen 2021 — o kojem je vrlo informativan i zanimljiv osvrt napisala Anamarija
Zugié Bori¢ (Zugi¢ Bori¢, 2021)



i zato $to sam bio od strane suda, i na preporuku lijecnika, dodijeljen kao
staratelj toj osobi, procjena je bila da zasluzujem takvo povjerenje. (...)
Savr$eno su mi jasne situacije o kojima radim predstave, lako mi ih je
prepoznati. Pritom ne moram koristiti nikakve glumacke tehnike. Dovoljni
su mi sjecanje na te dogadaje i svijest o tome kako sam reagirao na njih, da
li je moje davanje bilo potpuno ili nije (u: Juniku, 2003: 21).

Teatar

Nisu sve IndoSeve zasluzene teme toliko radikalne kao u navedenom primjeru.
Subjekti njegovih fema nekad su blaze psihicki bolesni ¢lanovi obitelji, stari 1 nemoéni
ljudi, Skolska djeca u represivnim obrazovnim sustavima, biciklisti u agresivnom
prometu, Zivotinje koje su mucene/ubijene u znanstvenim eksperimentima...Ono
Sto im je svima zajednicko jest da su na neki nacin ugrozeni, zanemareni, potlaceni,
stigmatizirani, socijalno nevidljivi i da zbog toga pate. Indos u svojim performansima/
predstavama prikazuje njihove, kako ih naziva, simptome dusevne patnje.’ U tom smislu,
provodni motiv njegovih predstava, to jest amblemati¢ni pokret, je njihanje — pokret
kakav vrlo ¢esto perpetuirano izvode ljudi odredenog spektra autizma, a koji je zasluzio
dugogodisnjim svakodnevnim komuniciranjem s autisticnim djecakom/mladicem iz
susjedstva. Iz tog osnovnog pokreta tj. znaka nadograduje svoj koreografski ili bolje
reci hijeroglifski jezik, i u tom smislu spomenuti autisticni djecak je njegova prva i
ultimativna zasluzena tema. 1za svake teme, dakle, stoji neki konkretni narativ, prica iz
Zivota, ali Indos je ne prica kronoloski ili logicki, 1 ne prica je govorom, ve¢ primarno
fizickim jezikom ili kako to on naziva, tjelesnim filozofiranjem. Rijec je o fizicki izrazito
zahtjevnim, Zestokim izvedbama visokog emocionalnog napona i afektivnog intenziteta
- koje naziva ritualno-samanistickim obredima — u kojima je govor, kad 1 ako ga ima,
izveden u repetitivnim sekvencama (sli€no na¢inu na koji autisti ponavljaju svoja pitanja
11skaze) te moduliranjem ritma 1 intonacije Cesto doveden do neprepoznatljivosti. Derida
(Jacques Derrida) u svom ¢uvenom eseju o Artou i kazaliStu okrutnosti iz 1967. taj jezik
koji nije imitativan i niSta ne imenuje naziva glosopejom (za razliku od onomatopeje),
dok Arto, pod impresijom gledanja balijskog kazalista, piSe o ,,prije-jezi€nom stanju
koje moze izabrati svoj jezik: glazbu, kretanja, rijeci“ te o neizopacenoj pantomimi u
kojoj pokretni ne predstavljaju rijeci (kao u izopacenoj evropskoj pantomimi), nego
ideje: ,,Te Cudne igre ruku Sto lete zrakom, poput kukaca u zelenom predvecerju,
izluéuju neku vrstu strahovite opsjednutosti, neiscrpnog mudrovanja uma, koji kao da

9 Sve pojmove Indosevog vokabulara, kao i informacije i vlastite uvide vezane uz njegov rad, za koje ne
specificiram izvor, crpim iz vlastitog 30-godiSnjeg pracenja njegovog umjetickog djelovanja, odnosno
prenosim iz svoje knjige Indos i Zivadinov, teatro-bio-grafije: sveto i ludicko kao modusi politickoga u
teatru (ADU, HSN, 2019).



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

potjecu iz duha neprestano zauzetog time da se snade u zbrci svog nesvjesnog™ (Artaud,
2000: 58-59). Samo naoko paradoksalna karakteristika artoovskog mudrovanja uma,
kao 1 indoSevskog tjelesnog filozofiranja, jest da ono — kako detektira Derida — zbacuje
s teatarskog trona logos koji mu ionako izvorno ne pripada (mada njime neovlasteno
tisuclje¢ima vlada, s distance), odnosno brutalno uniStava zapadnjacku teolosku
pozornicu 1 postaje trijumf Ciste reZije. Na izvoru ,,nuznosti zvane okrutnost” je uvijek,
tvrdi, ubojstvo, a u ovom slucaju je to upravo oceubojstvo: ,,Podrijetlo kazalita, koje
treba iznova uspostaviti, jest ruka dignuta na nezakonitog nositelja logosa, na oca, Boga
scene koja je podredenja moci rijeci 1 teksta™ (Derrida, 2007: 254). Arto je u originalu
- §to ,,znaci da jezik izrazava ono §to on obi¢no ne izrazava“; ,,znaci sluziti se njime na
nov, izniman i nenaviknut nacin“; ,,to znaci okrenuti se protiv jezika i njegovih gnjusno
koristoljubivih, moglo bi se reci prehrambenih izvora®; ,,konacno to znaci promatrati
govor u obliku caranja® (Artaud, 2000: 43).

IndoSeve poetsko-estetske premise kako sam ih ovdje pokusala docarati u
svom punom opsegu vrijede za prvu polovinu njegovog 40-godisnjeg samostalnog
djelovanja (dakle, izvan Kugla glumista), u vrijeme koje je uglavnom izvodio solo-
performanse, u povremenoj suradnji s uskim krugom muzicara eksperimentalne i
impro-scene (neki od njih su takoder bili ¢lanovi Kugla glumista). Pocetkom 2000-ih
pocinje vrlo oprezno i1 postepeno Siriti krug suradnika, ukljucujuci i profesionalne
glumce/ plesace/ pjevace, video-umjetnike itd., ¢ime dolazi i do prosSirenje zasluzenog
tematskog polja. To polje tako, uz i dalje specificne pri¢e marginaliziranih pojedinaca
1/ili skupina, po¢inju zauzimati i zasluzene literature, filmografije, filozofije, politike,
akcije (sve bez iznimke iz anarho-liberalnog spektra, s naglaskom na 1910-1920-
e 1 1960-1970-te) — dakle, sve ono §to opsjeda dusevni, duhovni, politicki i Sire
intelektualni imaginarij, njegov i njegovih stalnih suradnika (primarno njegove
zivotne 1 umjetnicke partnerice Tanje Vrvilo). Sa Sirenjem polja borbe, prosirili su
se 1 poetsko-estetski horizonti, no snazna artoovska gesta i Indoseva Samanisticko-
hijeroglifska scenska pojava i dalje dominiraju tim umjetnickim afirmativnim
pandemonijem. Za imaginiranje tog referencijalnog i afektivnog fona dovoljno je
baciti oko na programski letak najnovije predstave — Kuzni Ifrit"” — najavljene kao
,drugi dio kozmofoni¢nog performansa DB Indo§ Kuce ekstremnog muzickog
kazalista i Trobecovih krusnih peci, proizasao iz zajednickog rada za udaljene izvedbe
DEMONI KUGE.* Izmedu ostalog, autorski tim nam obecaje: ,,Stvaramo stanja
zajednickog zvukovlja trbuhom 1 glavom, svim dijelovima tijela koji mogu osjetiti
vibracije ¢iji je konacan u¢inak empatija s porukom, gesta koja prevladava kozu tako
Sto je od granice pretvara u ekstazu.” Ono $to saznajemo tek na kraju predstave — a §to

10 Premijerna izvedba bila je 11. 2. 2022., u dvorani Pogon Jedinstvo (izvan-institucionalna scena).



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

je iznimno vazno u okviru teme o kojoj piSem — posvetili su je nedavno preminulom
Marku Brecelju, kolegi i suborcu po avangardnoj gesti, anarhistickoj orijentaciji,
te beskompromisnom cjelozivotnom bivanju na izvan-institucionalnoj umjetnickoj
sceni. U tom smislu, i Brecelj je bez sumnje zasluzena tema.

Frljica bismo pak intuitivno i1 zdravorazumski vjerojatno trebali prisloniti
primarno Brehtu. No, malo dubljim skeniranjem vrlo brzo dolazimo i do artoovskog
sloja. Detektiramo ga u posvecenosti, ozbiljnosti, strogo¢i, intelektualnoj i radnoj
disciplini te odgovornosti u pristupu materijalu — upravo u smislu one Deridine ,,nuznosti
zvane okrutnost.” Mogli bismo reci da je prilicno artoovski ve¢ sam koncept autorskog
projekta — na kojem se temelji veéina Frljicevih predstava — koji nastaje specificnom
dramatursko-scenskom skripcijom, na izravnom pisanju na sceni. Mirjana Mio€inovi¢
je Artoove naputke o ,,pisanju direktno na sceni“ i ,,stvaranju komada neposredno na
sceni” razumjela, tj. oCistivsi njegove naslage poetskog prevela, kao pisanje teksta ,,sa
svescu o zahtevima scene®, ,,jezikom scene 1 ,,ne bez zelje da bude ponovljen”. Kad je
autorica pripremala i dovrSavala svoju disertaciju o Artou (polovinom 1970-ih), pojam
autorskog projekta ili autorskog teatra nije bio u opticaju, no ona je predstave koje
nastaju na gore opisani artoovski nacin, po unaprijed utvrdenom tekstu i/ili situaciji
ali na ,,improvizacijskim seansama®, prakticno prepoznala u tzv. institucionaliziranom
hepeningu - kako ga je definirao i opisao Gilbert Tarrab — odnosno, smatrala je da bi
taj ,,bio najblizi Artoovoj viziji kazaliSta okrutnosti (usp. Miocinovi¢, 1993: 421-423).

Autorski projekti inherentni su postdramskom teatru, a vrijedi i obratno. |
upravo u klasteru stilskih pravaca i tendencija koje je Leman (Hans-Thies Lehmann)
obuhvatio tim krovnim pojmom susreu se Indo§ i Frlji¢, kao $to se na popisu
postdramskih kazaliSnih znakova koji formiraju te pravce i tendencije susrecu i
ispreplecu Arto i Breht. Tako bismo, skolski podijeljeno, artoovskom licu postdramskog
(u nasem slucaju, 1 Frljicevog i IndoSevog) teatra pripisali ,,uskrativanje sinteze®;
izrazitu ,fizikalnost“, ,,samodostatnu tjelesnost* izvedbe; nehijerarhiziranje znakova
koje implicira ,,jednako-lebde¢u pozornost® kod gledatelja; igranje gustocom
znakova (od suviska do askeze); kazaliSno strukturiranje slicno muzickom; ,,vizualnu
dramaturgiju*kojarastvara logocentri¢nu hijerarhiju; elemente performansa (kao zanra).
Osuvremenjenom brehtovskom licu vise bi odgovarao postupak ,,provale realnog* (tj.
prodora kazalisne konvencije); atuoreferencijalnost; tematiziranje uvjeta rada u teatru i
inherentne represivnosti mehanizama teatarske proizvodnje (usp. Lehmann, 2002: 107-
136). Tom licu bismo po inerciji prilijepili samo Frljica, A opet, IndoSevo programatsko
inzistiranje na ravnopravnosti umjetnickog rada i fizickog rada bez kojeg ovaj prvi ne
bi bio mogu¢ — $to cjelozivotno prakticira obavljajuéi na svojim produkcijama i sve
izvan-scenske fizicke poslove — bi nas u toj odluci pokolebalo. Mada, mogli bismo
tu gestu pripisati i spoju tj. nedjeljivosti svetog rada i igre, $to je u podlozi ritualnih



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

izvedbi. Dakle, opet smo malo blizi Artou. Ali bilo bi nepravedno i Brehtu oduzeti ne$to
od karakteristika artoovskog lica: simultanost znakova, fragmentarnost, epizodi¢nost,
semanticku gustocu. Stovise, ta semanticka gustoéa je na neki naéin drugo ime za
V-efekt. A opet, prisjetimo se, Arto piSe kako tvoriti metafiziku artikuliranog jezika
,,znaci sluziti se njime na nov, izniman i nenaviknut na¢in“, ,,to znaci okrenuti se protiv
jezika 1 njegovih gnjusno koristoljubivih, moglo bi se re¢i prehrambenih izvora“ (2000:
43). Zvuéi doslovno poput Brechta kad pise o efektu zaCudnosti kao sredstvu borbe
protiv kulinarskog kazalista (1979: 60). Poanta ovog paralelnog klackanja izmedu
Indosa i Frlji¢a, odnosno Artoa i Brehta, koje sam upravo u tekstu izvela, je da klackalica
nikad ne moze stati. Odnosno, da se upravo na luku tog klackanja, danas pozicionira
svaki teatar koji sebe misli kao teatar, a ne kao servis knjizevnosti.

Neraskidivu vezu izmedu Artoa i Brehta, to jest klackalicu kao centralnu
oprugu suvremenih teatarskih praksi implicirala je knjigom Surovo pozoriste i Mirjana
Mioc¢inovi¢, promoviraju¢i de facto taj Artoov pojam u univerzalni oznacitelj za
nove, eksperimentalne, avangarde postupke u izvedbenim praksama kroz 20. stoljece.
Zanimljivo je prisjetiti se da je Piter Bruk (Peter Brook) Brehtov teatar svrstao u grubi
teatar (,,blizu, ljudima®, kao §to je npr. i Sekspirov)"!, koji odlikuje odsustvo stila,
jer ,,predstava u nepovoljnim prilikama nalikuje revoluciji, buduci sve Sto se dohvati
moze postati oruzje” (Brook, 1972: 68-69). A Hajner Miler (Heiner Miiller) u vise
svojih fragmentarnih zapisa navodi kako je Bruk u nekom intervjuu na pitanje da li je
ikad u zivotu vidio teatar okrutnosti odgovorio: ,,Jesam, jednom, Dvorskog ucitelja,
u Berlinskom ansamblu, to je bilo pozoriste surovosti u duhu Artoa, surovo, naime,
intervencijom u svest, razbijanjem iluzija, ideologije (Miler, 2017: 154). Prema
Dzudit Rodenbek (Judith Rodenbeck), dominantan historijski diskurs koji tendira
polariziranju tj. suprotstavljanju brehtovskog analitickog sekularizma 1 artoovskog
mitopoetskog ekspresionizma zapravo je neodrziv. Mozda je ponekad 1 produktivan,
,,ali je puno previse uredan, jer tretira obojicu praktiCara ne kao prakticare nego vise kao
dehistorizirane teoreticare.” Stoga joj je zanimljivije ,,zakomplicirati opoziciju (izmedu
sekularnog i sakralnog, intelektualnog i emocionalnog, kritickog i visceralnog)*, trazeci
im zajednicke tocke. Prije svega, to su tocke zajednickog otpora prema afektivnom
naturalizmu Stanislavskog 1 Aristotelovom konceptu drame koji se oslanja na iluziju,
identifikaciju 1 katarzu. Potom, zajednicki prijezir prema psiholoskoj drami/glumi:
Breht afirmira ,.,empaticko re-prezentiranje dogadaja kao temporalno partikularnih i
historijskih®, a Arto ,,teatar elektrosoka“ u kojem ,,dogadaji, ¢ak i dijalog, prolaze kroz
glumce® tj. ,,oni dramu kanaliziraju fizicki. Dakle, glumci su podjednako distancirani
od lika — ,,u Brechtovom slucaju pomocu metakriticke rupture, u Artoovom pomocu

11 Prema Bruku, posveceni, grubi i neposredni teatar ¢ine oni tatarski postupci koji se suprotstavljaju
dominantnom dramskom teatru — koji autor naziva mrtvackim.



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

brisanja sebe”. Jo$ jedno vazno mjesto njihovog suglasja je i napad na transparentnost
jezika: Breht je koristio ,jezi¢no preklapanje, lingvisticke znakove, kliseje, slogane,
govore da bi poremetio ‘Cistocu’ bilo kakve poruke®, a Artaud ,,ponavljanje kroz tijela,
koralne interludije, ¢ak i1 besmislice, da bi omeo jasnu transmisiju koda“. I, konacno,
a mozda 1 klju¢no, ,,obojica su vidjeli teatar kao mjesto za novi model politickog
angazmana ili prakse* (usp. Rodenbeck, 2003: 62-64).

Upravo u toj zajednickoj tocki Gi Skarpeta (Guy Scarpetta) vidi emancipatorski
irazvojni potencijal, kako za teatar tako i za produktivno materijalisticko (marksisticko)
misljenje o njemu. Reagirajucina burne teatarske dogadaje u Francuskoj 1968. (okupaciju
pariskog Odeonaipobunu dijelaumjetnikaikriti¢ara protiv uprave Avinjonskog festivala)
te istovremeno podupiruéi Deridin tekst Kazaliste okrutnosti i zatvaranje predstave
iz 1967, koji afirmira Artoov koncept teatra kao de facto materijalisticki (iako ga se
do tada po automatizmu guralo u podrucje mita, religije, emocionalnog, iracionalnog
itd.), Skarpeta 1969. objavljuje tekst u kojem ide jos korak dalje: Tvrdi, naime, da
materijalisticko miSljenje teatra kakvo nudi Brehtov koncept ne moze biti cjelovito i
valjano bez Artoovog. Jer ¢ini mu se da Brehtova fiksacija na fabulu, sadrzaj i likove
— usprkos ne-psihologiziranoj glumi i drugim formalnim postupcima koji semanticki
zgusnjavaju materijal tj. stvaraju efekt zacudnosti — ipak podrzava realisticki prosede,
,»a ‘brak’ jedanput sklopljen izmedu filozofskog materijalizma i umjetnickog realizma
suviSe dugo traje da bi se raspao bezbolno* (Scarpetta, 1969: 77). Drugim rijecima,
autor implicira da je ,,ideologija realizma samo pukotina u Brechtovom materijalizmu®,
ali ipak pukotina, kao i to da je koherentnost njegovog koncepta ujedno 1 njegova slijepa
pjega — isuvise je racionalan. A inzistiraju¢i samo na racionalnome, isuvise se podudara
s burzujskim vrijednostima. Zato Skarpeta smatra da je pravo i duznost materijalistickih
teoreticara da potraze, kao protutezu, nesto izvan granica Sto ih je postavio Breht, a to
idealno izvan nazire kod Artoa. Njegov koncept se moze uciniti konfuznim i obiljezen
nekom vrstom metafizike tj. idealizma te ba$ zato kao osnovni zadatak ali i strateski
postupak vidi rusenje ,,mistickih zloupotreba“ Artoa. Kaze, nije rije¢ o tome da ga se
,proglasi marksistom®, ve¢ da se dokaze da se on po mnogim pitanjima koja postavlja,
sredstvima koja su drugacija ali komplementarna Brehtovim, takoder udaljava od
vladajuce ideologije. To je prije svega njegovo inzistiranje na afirmaciji tjelesnosti u
teatru 1 na Cinjenici da ne bi postojao duh, niti njegove vrijednosti, da nije bilo tijela
iz kojeg te vrijednosti izbijaju. Imunoloskim vokabularom, rekli bismo danas: duh je
poput virusa koji ne moze prezivjeti niti se razvijati ako ne padne na plodno tlo, to jest
na zivo tijelo. A drugo, Arto jo§ radikalnije od Brehta nasilno prekida s cjelokupnom
ideologijom prikazivanja/izraza, tvrdi Skarpeta: ,,Raskinuti s izrazom, s ‘iluzijom
onog ¢ega nema’, znaci prestati praviti od kazalista ‘odraz’ — znaci smjestiti ga ne vise
nasuprot svijetu, u sekundarnost ili ponavljanje, nego na istu stranu, da u njemu djeluje



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

1 s njim bude povezan svim vrstama aktivnih veza“ (ibid. 79-80). Pojednostavljeno,
teatar prestaje biti slika svijeta, ve¢ postaje njegov jednako (s)tvarni, materijalni dio.
[ dalje — ¢ime dolazi do kulminacije i poante svog materijalistickog Citanja Artoa —
autor apostrofira afektivni atletizam kao drugo ime za ,,precizne 1 znanstvene zakone*
koje je Arto svjesno ,,otimao* iz ,,misticizma isto¢njacke duhovnosti®, ¢ime je najavio
i udario temelje znanosti o teatru (ibid. 81). A bez takve znanosti, implicitno zakljucuje
Skarpeta, teatar se ne moze emancipirati od vladajuce ideologije: ,,Ipak, kazaliste se
stvara u ideologiji, u nesvjesnom, koriste¢i se Stovise njima kao gradom. Ali ono ¢e
biti materijalisticko jedino ukoliko ih bude znalo uklopiti u strogu i djelatnu igru koja
¢e omoguciti da se prijede od ‘koriStenja’ znanostima u kazaliStu (bilo da je rije¢ o
psihologiji, psihoanalizi pa ¢ak i historijskom materijalizmu) na znanost o kazaliStu*
(ibid. 83). Dakle, samo na vlastitim zakonima, vokabularu i kategorijalnom aparatu
moze nastati autonomni teatar koji ne bi reflektirao ni literaturu ni politiku, nego bi
aktivno participirao u svijetu.

Svijet

U tom smislu, na Brehta i Artoa treba misliti kao politicki podjednako potentne
1 angazirane autore. Na slicnom naoko paradoksalnom mjestu stoji i teatar Damira
Bartola Indosa. Njegov duhovni imaginarij nastao je na vrlo specificnom odnosu spram
metafizickog, ili kako ga bi on rekao prvog pitanja — koje je pitanje osobne duhovnosti
1 spoja s ve¢om cjelinom — tako da se u njemu panteisticko-eklekticki ispreplecu ideje
dainizma 1 antipsihijatrije, koje medutim povezuje eticka premisa o ravnopravnosti svih
zivih bi¢a 1 duznosti da se o njima brinemo. Na tu podlogu Indo§ naslanja i anarho-
liberalne ideje, a pocetkom 1980-ih i simpatije prema grupama Crvene brigade i Baader-
Meinhof. Iako je kasnije revidirao svoja nagnuca prema idejama lijevog terorizma (jer
on u praksi ne tretira Ziva bi¢a ravnopravno), priznaje da su one bitno utjecale na odluku
da se distancira u odnosu na suvise meki koncept Kugla glumista, odnosno da osnuje tzv.
tvrdu frakeiju, kako bi se politicki ostrije pozicionirao. No, u praksi je ispalo tako da su
mu angaziranije one predstave u kojima se od politickog htio udaljiti: ,,Paradoksalnom,
ali istinito. Sto dalje bjezim od toga, to dublje politicki zadirem u stvarnost. Sto vise
pokusavam dodirnuti prvo pitanje, to sam vise socijalno 1 politicki angaziran“ (Indos
prema Juniku, 2003: 20). Tomu je tako, pretpostavlja, zato $to se, 1 kada krece ,,s
radikalno metafizickih pozicija, na kraju pitanje o Bogu uvijek transformira u pitanje
o ¢ovjeku, pa o uredenju socijalne zajednice u kojoj zivimo te naposljetku u politiku‘
(Indos prema Blazevi¢, 2007: 242). A bilo bi idealno, smatra, kad bi se teatar, presavsi
rampu, doslovno materijalizirao u angazmanu:



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

Ideal bi bio da se predstava dogodi npr. u ZKM-u i ponese publiku u Teslinu,
gdje bi ona promijenila uredenje ulice, doslovno napravila od svojih tijela
lezece policajce i sprijecila prolaz automobila, ili da publika ide do Trga
i tamo otpocne politicku agitaciju za nekoga tko je nepravedno zatvoren
ili protiv negativnog tretmana u psihijatrijskim ustanovama ili rasne i
nacionalne mrznje, nasilja u obitelji (ibid. 244).

Na ovom mjestu Indo§, mogli bismo re¢i, postaje brehtijanac: ne zanima ga
identifikacija, ve¢ empatija, koja poziva na direktnu akciju koja ¢e nuzno antagonizirati
drustvo. Takoder, vrlo konkretna politicnost manifestira se u njegovoj kritici
antropocentrizma koja je difuzno provucena kroz cijeli njegov opus, bukvalno od
samog pocetka, $to ga €ini pionirom ekoloSkog aktivizma na ovim prostorima, moglo
bi se re¢i —avangardistom nove paradigme. Osim §to se invocira u tematskom punjenju,
taj aktivizam se doslovno materijalizira: Indo$ kao rekvizite rabi iskljucivo predmete
posudene iz svakodnevnog Zivota ili skupljene na metalnom otpadu — koje istovremeno
imaju funkciju i scenografskih elemenata i muzickih instrumenata. Ideja je da se svakom
predmetu nade nova, obnovljena svrha, te da se nade nacin da se pomocu njih proizvede
zvuk. Tu svoju scensku menazeriju naziva duhovno recikliranim smecem. Posljednjih
desetak godina preferira Sahtofone — instrumente koje sklapa tako Sto istroSene metalne
opruge razlicitih Sirina i1 debljina pricvrS¢uje u (rezonantne) kutije nalik Sahtovima, iz
kojih onda razli¢itim tehnikama izvlaci zvukove i komponira buku.

Hajner Miler pise kako je Arto pokusao ,,da pozoriStu povrati vitalnu funkciju
koje ono generalno gledano nema. Isto je pokuSavao i Breht, samo drugim sredstvima:
smatrao je da se ,.komad ne sme meriti merom dramskog, ve¢ da se prevashodno mora
meriti merom stvarnosti na koju se odnosi* (Miler, 2017: 38-39). Cini mi se da bi se
te dvije perspektive na moguénosti revitaliziranja funkcije teatra mogle preslikati i na
dvojicu autora koji su u fokusu ovog teksta. Indos vidi kazaliste kao koncept politickog
djelovanja odozdo na vise, kao akciju €iji se impulsi koncentri¢no Sire s primarne
zajednice na zajednice sve Sireg opsega, Sto u konacnici u idealnoj varijanti moze
rezultirati mijenjanjem svijeta—Sto ga ¢ini, bar nacelno, optimistom. Po Frlji¢u, kao i po
Brechtu, taj vektor utjecaja je inverzan: on ide od drzave/vladajuce ideologije prema ve¢
primarno traumatiziranoj obitelji, unutar koje se modeli te iste ideologije perpetuiraju
1 dodatno je vjeCito retraumatiziraju. Taj zacarani krug razlog je Frljicevom vjecitom
pesimizmu. Ali on je pesimist koji vjecito gaji nadu da teatar, ipak, moze promijeniti
svijet. Ili je bar nekad gajio — primarno kroz ciklus predstava koje su tematizirale
nacionalisticke rezime nastale nakon raspada Jugoslavije, sa svim tragedijama koje su
njihove fasistoidne metode proizvele u drustvu. Bakhe (2008), Preklet naj bo izdajalec
svoje domovine! (2010), Kukavicluk (2011), Pismo iz Bosne (2011), Zoran Dindi¢



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

(2012), 25671 (2013), Aleksandra Zec (2014), Hrvatsko glumiste (2014)". U svim tim
predstavama djelovao je tocno po onoj recepturi koju Breht izlaze u tekstu Writing the
Truth: Five Difficulties, a koja se moze svesti na sljedeci sukus: Pisati istinu o potresu
ne znaci pisati o tome kojeg je intenziteta bio potres, kakve su tektonske ploce, koliko
je ljudi poginulo i koliko je zgrada sruSeno — to je, naime, puko nepisanje neistine - ve¢
pisati istinu znaci pisati o uzrocima koji su doveli do toga da se izgrade lose zgrade, 1 koji
su posljedi¢no proizveli katastrofu, a koje smo mogli imati pod kontrolom (usp. Brecht,
1935: 3). A uzroci svih ljudskih/svjetskih katastrofa, u radikalnoj izvedenici — prema
Brehtu, kao 1 prema Frljicu — leze u vladaju¢em drustvenom poretku, u eksploatacijskim
odnosima na kojima on pociva, u profitu koji je njegov motor. Ukratko, u kapitalizmu.
Dakle, opisivati katastrofu je jedno, a pisati istinu o njoj je nesto sasvim drugo. Da bi
pisao istinu, autor treba nadici ,,najmanje pet poteskoca®, to jest: ,,Mora imati hrabrosti
da piSe istinu kad se istini svugdje oponira; volju (entuzijazam) da je prepozna, iako
je svugdje sakrivena; vjestinu da njome rukuje kao s oruzjem; mo¢ prosudivanja da
odabere one u ¢ijim rukama Ce biti efikasna; i lukavstvo da prosiri istinu medu takvim
osobama“ (ibid. 1). Frlji¢ je mozda najvise po ovakvom pristupu pisanju istine u teatru
okorjeli brehtijanac.

A brehtijanac je mozda jo§ i vise od Brehta utoliko Sto je uvijek u teatru
paralelno pisao istinu o teatru. I1i, da posudim precizan uvid Jasne Novakov Sibinovic:

lako se, na tragu Brehta, direktno bavi politickim temama, njegovo pozoriste
i preispituje scenska reSenja, problematizuje licnu odgovornost autora, ali i
odgovornost publike i glumaca, iskusava teatarsku situaciju (odnos glumci—
publika, kao i odnos glumac-lik), te se u tom kontekstu moze posmatrati
kao prihvatanje i primena odredenih segmenata lemanovskog koncepta
postdramske politi¢nosti u smislu ispitivanja nacina teatarske komunikacije.
(2020: 5)."

S lemanovskim konceptom politicnosti Frlji¢ se najvise podudara u smislu
naglaska na procesu rada, bar podjednako kao 1 na finalnom produktu, ako ne i vise —1 to
od samih pocetaka bavljenja teatrom, od druge polovine 1990-ih. I o tome Cesto govori
javno: ,Problem je Sto su cijeli sustav rada u kazalistu 1 kriticka recepcija fokusirani
iskljucivo na zavrsni proizvod. Proces je vazan da bi kazaliste artikuliralo gdje ideoloski
1 politicki stoji.” Zbog toga je izuzetno vazno ,,zanimanje za proces i razmatranje tog
procesa, uvjeta proizvodnje, nacina na koji on nekoga ukljucuje ili iskljucuje (Frljic

12 O tim predstavama detaljnije sam pisala u tekstu “Teatar (u teatru) devedesetih” (Juniku, 2020), aliiu
tekstu “Subverzije u teatru: Misle li oni to ozbiljno?”, koji je objavljen u Zborniku Akademije umetnosti
Novi Sad 2018. godine.

13 Citiram pred-finalnu verziju knjige koju mi je proslijedila autorica, tako da se paginacija ne odnosi na
tiskano izdanje, nego na spomenuti word document.



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

prema Goji¢, 2021). Prema Novakov Sibinovi¢, u proucavanju politicnosti i kriticnosti
Frljicevog rada u teatru posebno vazno mjesto ima onaj dio koji se tice glumacke igre
1 emocije pa se ona u svojoj studiji njime bavila iz ugla empatije i simpatije ,,pri cemu
nam je namera bila da empatijsku identifikaciju karakteristicnu za psiholoski realizam
(...) dislociramo iz odnosa glumac-lik na odnos glumac—reditelj.* Narocito je to vazno
kreativno mjesto u autorskim projektima, jer ,taj proces dijalekticke konfrontacije
kojim glumac prolazi tokom proba u ovim autorskim projektima, jeste i sustina
politicnosti Frlji¢evog pozorista (Novakov Sibinovi¢, 2020: 8). Taj proces gradnje
odnosa s glumcem 1 medusobnih konfrontiranja je vjerojatno i Frlji¢u najizazovniji
dio teatarskoga posla, i to ba$ zato Sto je ujedno i jedna od ahilovih peta teatarskoga
organizma. U tom poslu se, naime, lako sklizne u nasilje. A teatarski i obrazovni i
proizvodni sustav sklon je normaliziranju nasilja, narocito ako ono dovede do (dobre)
predstave, — 1 to je pitanje koje u institucijama tek treba otvoriti, smatra Frlji¢: ,,Ako
nas zanima samo ono $to ¢e na kraju biti izvedeno kao predstava, naravno da nije bitno
kako se dolazi do toga, i nije bitan model suradnje ili propitivanje zadatih hijerarhijskih
modela u kojima se mora raditi (u: Goji¢, 2021). I zato je, dakle, od presudne vaznosti
da se u teatru bavimo procesom.

Frlji¢ je godinama ustrajao u pisanju istine u i o teatru, ne Stedeci pritom
ni sebe. I jo§ uvijek ustrajava — zadnjih godina, doduse, uglavnom na njemackim
pozornicama — ali ako je suditi po intervjuima koje je objavio u zadnje vrijeme, Cini
se da gubi nadu u efikasnost te borbe u kojoj se osjeca prilicno usamljen: ,Izgubio
sam tu neku naivnost u pogledu kazalista, od splitskih ‘Bakhi’ naovamo mislio sam
da kazaliSte moze biti generator nekih drustvenih promjena (...) medutim, vidio
sam samo nevjerojatnu razinu konformizma, redatelji se boje, njih zanima da dobiju
sljedecu reziju, 1 to je kraj price” (Frlji¢ prema Dugandzija, 2022: 39). Opéenito gaji
,,duboku skepsu o mogucnosti spasavanja svijeta, bez obzira na to koja su sredstva u
pitanju (Frlji¢ prema Munjin, 2022). To donekle 1 objasnjava njegovu odluku da se u
Zagreb, nakon dulje stanke, vrati predstavom Braca Karamazovi, koju je u suradnji s
dramaturginjom Ninom Goji¢ rezirao prema motivima vise Dostojevskijevih romana.
suvremenika ,,jer pokazuje nesvodivost zivota na ideoloske 1 ekonomske sheme. Raditi
ovog autora danas znaci traziti slicne kontradikcije — ponajprije u samome sebi® (ibid.).
A's glumcima je ,,pokuSao dodatno zaostriti“ kontradikcije i kolebanja njegovih likova
»1izmedu razuma i svega onoga $to izmice racionalnoj spoznaji“, koje je transponirano na
razlicite izvedbene razine (ibid.). Svojevrsno odustajanje od zauzimanja ¢vrstog stava i
dociranja NataSa Govedic ¢ita i u ,,anarhoidnim momentima“ gdje se i kriz, 1 srp i ¢ekic,
kao 1 same knjige Dostojevskog prikazuju kao ,,orude demagogije” (u: Govedi¢, 2022)
Sve opisano, medutim, nikako ne treba shvatiti kao Frljicevo odustajanje od interesa



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

za politiku. U predstavi je ¢ak neuobicajeno mnogo referenci na recentne politicke
dogadaje — koje je, doduse, dodatno aktualizirala sama aktualnost rata u Ukrajini, koji
je izbio tri dana pred premijeru. Samo je promijenjen dominantni registar. Vise nego
ikad do sad u fokusu je bilo istrazivanje procedura komicnog. Skoro da bismo mogli
reci kako je Frlji¢ s materijalom Dostojevskog proizveo dvije komedije:

Mene je jako zanimao performativitet humora, ali onog humora koji u
isto vrijeme kad se pojavljuje postavlja pitanje treba li se /smije li se/ je
li primjereno smijati se onom gledanom. Drugim rije¢ima, zanimao
me tip humora koji instantno ledi osmijeh na licu, gdje bergsonovski
principi mehanike koji stvaraju napetost — koja se otpusta u smijanju — ne
uspijevaju doci do tog otpustanja. Humor vrlo Cesto funkcionira na nekoj
predracionalnoj razini. Smijemo se prije nego Sto smo svjesni cemu se tocno
smijemo. Smijeh bjezi prije nego ga situiramo u odredeni eticki kontekst u
kojem odredene stvari nisu smijesne. Ja se smijem uvijek sa zadrSkom, kad
sam siguran da moj smijeh nece nikoga povrijediti ili participirati u diskursu
iskljucenja. Ili ako ¢u naci registar u kojem ¢e sam smijeh dekonstruirati
reCeni diskurs isklju¢enja.'*

Na ovom mjestu zanimljivo je primijetiti da se i u posljednjim predstavama
Damira Bartola Indosa sve ¢eSc¢e nalazi humornih/ komicnih elemenata, iako je to
jo$ uvijek samo u tragovima. No, jo§ je zanimljivije uociti frapantno sli¢an iskaz oko
nelagode koju Indos osjeti kad nesto u njegovom teatru kod publike izazove smijeh. Prvi
put to se dogodilo na premijeri predstave Njihanje (2001) — dakle, nakon dvadesetak
godina samostalnog rada — i tada je ozbiljno posumnjao da je pretjerao s ruganjem
svome radu, to jest da je postao previse dopadljiv:

Kada se publika pocela smijati za vrijeme predstave, sledio sam se. Mislio
sam — ovo je totalni promasaj. Ali onda sam se sjetio da sam se u toj istoj
ali zbiljskoj situaciji i sam pozelio nasmijati, ali nisam bio htio nepristojan
prema osobi koja mi se u svojoj inferiornosti otvorila. A granica, tj. osnovni
kriterij mi je da li se nesto zaista tako zbilo i da li odmak od toga $to se zbilo
jeste moj autenti¢ni odmak (...) U tom smislu, uzor su mi Montypythonovci,
tim ljudima se rijetko potkradala situacija da su djelovali izvan granica
ukusa $to su si ga nametnuli (Indo§ prema Juniku, 2003: 21).

Kao §to je, nadam se, iz ovog teksta razvidno, Frlji¢ i Indo§ iznimno ozbiljno,
promi§ljeno i posveceno pristupaju teatru. Njihove umjetnicke odluke i postupci

14 Ovaj citat prenosim iz e-mail korespondencije koju sam vodila s redateljem.



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

reflektiraju veliku dubinu i irinu znanja, mnogo rada i discipline te neprekidni drustveni
angazman, odnosno bezuvjetnu brigu za svijet. Ali svijet kao da se na njih oglusio.
Naime, iako je Frlji¢ jedan od najpoznatijih i najzaposlenijih redatelja u Evropi, a
Indo$ jedva poznat ve¢ u Sirem profesionalnom krugu, obojica u domacem kulturnom
kontekstu dijele marginalnu poziciju, periodi¢no ¢ak do razine iskljucenosti. Vezano
za Frljica, moze ova konstatacija naoko djelovati nategnuto i pretjerano, imaju¢i u
vidu ¢injenicu da je rezirao u vecini relevantnih teatara na podrucju bivse Jugoslavije,
da je na tom istom podrucju vjerojatno jedan od najbolje placenih redatelja, da medu
ostalim u biografiji ima upisan mandat intendanta nacionalnog teatra (HNK u Rijeci).
Za razliku od Indosa koji je Citavo svoje, uskoro 50-godisnje djelovanje prakticirao na
izvan-institucionalnoj sceni — uz vrlo, vrlo rijetke izlete u centralno, koji su ostali na
razini ili koncepta ili ekscesa. Naravno da su te dvije iskljucenosti neusporedive §to se
tice financijskog aspekta, kao i aspekta medijske vidljivosti 1 cjelokupnog socijalnog
kapitala. Medutim, oni marginu dijele po osjecaju (i statusu) nepripadanja vlastitoj
sredini koja ih vjecito drzi na stanovitoj distanci. Metaforicki reCeno, oni su stranci u
obitelji. Frljicu obitelj nikad nece oprostiti duboko anacionalni sentiment, od Indosa
zazire jer je teSko ispratiti njegov strogi eticki habitus. ,,Prostor stranca je vlak u pokretu,
avion u letu, tranzicija koja onemogucava zaustavljanje®, pise Julia Kristeva (1991: 8).
,Cinjenica da smo poraZeni ne iskljucuje nastavak borbe, a poraz u sebi nosi koncentrat
znanja“, odgovara Frlji¢ (u: Goji¢, 2021) — motreci na svijet iz aviona dok mu Indos
mase s ulice u briSuéem letu svoga bicikla.



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

Fotografija 1. D. B. Indos, ,,Covjek. Stolac“, Zagreb, Jedinstvo (2003)
Foto: Ratko Mavar

Fotografija 2. Oliver Frlji¢, ,,Braéa Karamazovi“, Zagrebacko kazaliSte mladih
(2022) Foto: zkm/ Marko Ercegovi¢



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

REFERENCE:

1. Artaud, Antonin. 2000. Kazaliste i njegov dvojnik, Zagreb: HC ITL.

2. Blazevi¢, Marin. 2007. Razgovori o novom kazalistu 1 i 2, Zagreb: CDU.

3. Brecht, Bertolt. 1935. Writing the Truth: Five Difficulties

4, http://www.autodidactproject.org/quote/brecht1.html

5. Brecht, Bertolt. 1979. Dijalektika u teatru, Beograd: Nolit.

6.  Brook, Peter. 1972. Prazan prostor, Split: Nakladni zavod Marko Maruli¢.

7. Derrida, Jacques (2007), ,,KazaliSte okrutnosti i zatvaranje predstave”, u: Pisanje i razlika,
Zagreb: BTC Sahinpasic, 247-266.

8. Dugandzija, Mirjana. 2022. ,,U Hrvatskoj nitko ne zastupa lijeve ideje. To je porazavajuce. No,
radnicka klasa i ne shvaca tko je tlaci®, Jutarnji list, 13. 2. 2022.

9.  Fazekas, Ana. 2022. ,Dvostruka vizija propasti svijeta“, Kulturpunkt.hr, 21. 3. 2022. https:/
www.kulturpunkt.hr/content/dvostruka-vizija-propasti-svijeta

10. Goji¢, Nina. 2021. ,,Pravo znanje rada se iz neuspjeha®, Kulturpunkt.hr, 25. 3. 2021. https:/
www.kulturpunkt.hr/content/pravo-znanje-rada-se-iz-neuspjeha

11.  Govedi¢, Natasa. 2022. , Metafizicka groznica i sve njene lucidne temperature®, Novi list, 1. 2.
2022. https://www.novilist.hr/ostalo/kultura/braca-karamazovi-u-zkm-u-metafizicka-groznica-i-
sve-njene-lucidne-temperature/?meta_refresh=true

12. Juniku, Agata. 2003. ,,Proboj u centralno®, intervju D. B. Indo§, Zarez br. 100, Zagreb, pp. 20-21.

13. Juniku, Agata. 2018. ,,Subverzije u teatru: Misle li oni to 0zbiljno?“ Zbornik radova Akademije
umetnosti. Novi Sad: Akademija umetnosti, 171-186.

14, Juniku, Agata. 2019. Indos i Zivadinov, teatro-bio-grafije: sveto i ludicko kao modusi politickoga
u teatru, Zagreb: ADU, HSN.

15. Juniku, Agata. 2020. ,,Teatar (u teatru) devedesetih®, u: Obad, O. & Bagari¢, P. Devedesete.
Kratki rezovi, Zagreb: Institut za etnologiju i folkloristiku & Jesenski i Turk, 147-196.

16. Kristeva, Julia. 1991. Strangers to ourselves, New York: Columbia University Press.

17. Lehmann, Hans-Thies. 2002. Postdramsko kazaliste, Zagreb, Beograd: CDU, TkH.

18.  Miler, Hajner. 2017. Pozoriste je kontrolisano ludilo, Beograd: Radni sto.

19. Miocinovi¢, Mirjana. 1993. Surovo pozoriste, Novi sad: Promete;.

20. Munjin, Bojan. 2022. ,,Oliver Frlji¢: Hrvatska i ja rekli smo sebi sve $to smo imali, Novosti, 25.
2. 2022. https://www.portalnovosti.com/oliver-frljic-hrvatska-i-ja-rekli-smo-sebi-sve-sto-smo-
imali

21. Novakov Sibinovi¢, Jasna. 2020. Politicko pozoriste Olivera Frljica: Od empatije do simpatije,
Novi Sad: Sterijino pozorje.

22. Rodenbeck, Judith. 2003. ,Madness and Method: Before Theatricality, u: Grey Room 13,
Cambridge: Green Room Inc., MIT. 54-79.

23. Scarpetta, Guy. 1969. ,,Brecht i Artaud“, u Prolog 35/78, Zagreb: CKD, 72-84.

24. Zugié Bori¢, Anamarija. 2021. ,,Zadudni svijet reminiscencija i introspekcija®, Kulturpunkt.hr,

26. 10. 2021. https://www.kulturpunkt.hr/content/zacudni-svijet-reminiscencija-i-introspekcija



TEATROLOGIJA I STUDIJE FILMA / THEATROLOGY AND FILM STUDIES

Family, Theatre, World: Understanding Community in the Plays of Oliver Frlji¢
and Damir Bartol Indos

Abstract: Damir Bartol Indos is one of the still active veterans of the experimental
theatre in Yugoslavia, and Oliver Frlji¢ is one of the most important directors in today’s
post-Yugoslav space-time. The paper comparatively analyses two radical and in many
ways mutually opposed types of politics and the corresponding aesthetico-poetic
apparatus. These differences stem primarily from two completely different conceptions
of the community, and consequently the ethico-political habitus that Indo§ and Frlji¢
affirm, both in their performances and beyond the artistic framework. Their poetics and
actions, and to some extent methods, could be roughly based on the legacy of Artaud,
with Frlji¢, and Brecht, with Indos, but on many nodes of postdramatic aesthetics, these
two poetico-aesthetic lines are met with both of them. Also, this paper tends to show
that Artaud’s and Brecht’s theatre are not as distant as it is emphasised in textbooks, that
is, it is insisted on the fact that their aesthetico-poetic, and especially ethico-political
heritage is inseparably complementary. The opuses of Frlji¢ and Indos are also, after
the initial distinction, approached with an emphasis on common points that may not be
noticeable at first glance, but are clearly discernible from certain perspectives. Their
different conceptions and artistic reflections of the community, on the other hand, are
broken down into categories that differ in quality and scope — family, theatre, world —
but within which, as in onion, relations remain structurally the same.

Keywords: Frlji¢, Indos, Artaud, Brecht, community



